## 「基督教中國化」的 兩個關鍵性問題: 一位香港教牧的視角

閱:版權所有,不得翻印/試閱:版權所有,不得

吳宗文牧師

### 言浦

重所有,不得翻印/試閱: 灰雕州书

試閱:版權所有,不得翻印/試閱: 阪惟州日,尔西州,

有關基督教的中國化是一個歷久彌新的課題,但也是當 前適合再討論的議題(這是基於中國現況和宗教政策而言)。 然而在進入較仔細和學術性討論之先,有兩個基礎性問題需 要先確立和釐清。第一是「基督教是否需要中國化?」第二是 「基督教該如何中國化?」茲討論如下。

# 權所有,不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/試閱:版權所有,不得 一、基督教是否需要「中國化」?

#### 1. 甚麼是「基督教中國化」?

「基督教中國化」是指基督教傳到中國後的本色化過程。 那麼甚麼是「本色化」呢?「本色化」簡單來說,就是任何文 化傳播過程中都會遇上的「本土化」現象。當兩個文明或兩 種文化相遇(通過很多不同的形式),兩者便會互相碰撞、互 相影響,而較強或較先進的一方,便會向較弱或較落後的一 方(或沒有必要被吸收和沒有這種文化新元素的一方)滲透。 而強方的文化元素,也會漸漸成為弱方學習的對象。自此外 來文化那些新東西,便會成為本土文化的新元素(包括器物、 技藝、風俗、習慣、制度、思維、心態及理念等方面)。

同樣,基督教作為文化形式的一種,當傳至其他地方時, 都曾與當地的語言文化有結合的現象,其中基督教早期的希 羅化便是最佳的例子。因與希羅文化的結合根深蒂固,且持 續穩定,讓很多地方的人都以為西方宣教十傳來的便是基督 教的原型。

**解釋這議題與過往用詞之異同。**「基督教中國化」此詞 曾有人將之倒置為「中國基督化」,但無論如何,都是指基督 教傳進中國時之本色化過程。在宣教神學上有所謂「道成肉 身」、「移植」及「關聯法」等模式之説法,而過往亦有人將 之與「本色化」、「本土化」、「漢語化」或「處境化」等用 推所有,不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/試閱:版作) 心理 心描於去。不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/試閱 權所有,不得翻印/試閱:版權所有 詞和理論作出區別;但在不同時期,這些名詞都有不同的界 定。因此為了論述之簡便,本文運用時暫不作區分。

> 「基督教中國化」的議題是繼上世紀二十年代的本色化 運動和五十年代的三自愛國運動後,再次被卓新平、唐曉峰 及張志剛等學者提出,這也與十八大以來習主席主政後,他 對宗教和文化的新視野和新政策有關。1雖然這議題過往在海 外(特別是港澳台)華人教會中,都一直有人在討論,但大 部分都脫離了新中國的社會和教會現實處境,且停留在宗哲、 理念層面上的對話,或就一專題作出比較。

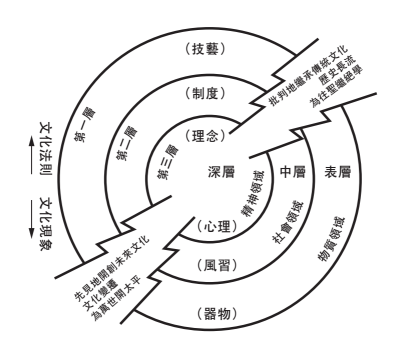
#### 2. 「基督教中國化」的必然性

「基督教是否需要中國化?」筆者認為答案應該是肯定 的。現提出四項理據。

**第一,文化傳播的必然規律。**從文化傳播與社會變遷的 規律來看,基督教的中國化是必然的。文化傳播過程中,兩 種文化的相遇便會產生互動的影響,有時像漣漪泛開,其影 響可以是深遠的。英國殖民主義者若沒去印度,今天英國可 能不會有印度人做首相。美國不販賣黑奴來耕作農莊,今天 美國本土可能不會有持續不斷的種族糾紛,也不會出現黑人 的總統。印度和中國的宗哲經典若不被翻譯作德文,尼采和 萊布尼茲的哲學便會欠缺東方的元素。文化的改變除了天災

<sup>1</sup> 這些討論成果豐碩,被結集成為十巨冊的論文集:《宗教中國化研究叢書精選集》。 11日 此描於去。不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/試閱 "小教中國作 推所有,不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/ 在

人禍等突變促成外,正常渠道都是通過「文化交流」、「內需 求變」及「吸納新知」等原因造成。外來宗教的傳播,是在 其「外在環境」和「當地內需」的條件都具備時,宣教型的 宗教(基督教、回教與佛教等都是)便會在其自身外展動力 的驅使下,進到宣教區域,成為滿足當地人心所渴求的信仰 新元素。如此,本色化的宣教歷程便開始了。



「文化變遷圖」 試閱:版權所有

<sup>1</sup>日, 此描版右。不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印 2 吳宗文:《傳統與信仰續編》。基督教卓越使團,2004。

過往世界各大文明區域都因自然環境之隔閡而各自發 展。後來誦道被發現和打捅了,於是因着軍事征伐、外交往 來、商貿互市、文化交流及宗教傳播等情況之需求下,各文 明區域的民族便因避禍、遷徙、通商或遊學等原故相互交流, 今種族、文化和地域之隔閡有所突破。現今交通和資訊發達, 各地人民和各類文化的頻密互動和相互影響,更是自然且必 然的了!

例如在政治方面,德國猶太人馬克思在英國寫成《資本 論》,其思想被傳播到中國,但在採納和應用時,卻被改造及 本土化。特別在今天,更成為中國特色的社會主義,與中國 古代固有的「小康、大同」觀念相互呼應。3去年十月的《求 是》雜誌發表了習主席一篇重要文章,談到「馬克思主義的 中國化」。我在想,連馬克思主義也要本色化,基督教怎會不 需要?上世纪二十年代的文化革新,便是迎接外來的「德先 生」(Democracy)和「賽先生」(Science)。後者很快被接軌, 但前者則被改造成為中國式的「全過程協商民主制度」。因此 從文化傳播及文化變遷角度來看,任何外來文化元素(包括 政治和宗教等)的傳播,其本土化是必然的。

今天除了部分回教國家仍逆潮流,持對抗態度鎖國自封, 堅守着中世紀以來的宗教生活方式外,其他各大宗教均不同 程度地因應外來文化的挑戰而作出了調整。所以伊斯蘭教可

<sup>3</sup> 見電視節目《當馬克思遇見孔夫子》;另參《新時代中國文化自信之傳統文化底蘊》 與《中國文化的歷史流變與當今的文化選擇》兩書。 與《中國文化的歷史流變與當今的文化選擇》兩書。 工业工工工工程翻印/ 試閱: 版權所有,不得 1. BB . 此描於右。不得翻印/試閱:版權所有 推所有,不得翻印/試閱:版權所有

得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/試閱:版權 能是現時世界上唯一未有回應全球現代化潮流的一種宗教, 特別是在「女性地位」(蒙臉披巾、教育權利、就業機會、婚 姻保障等)與「政教合一」(教士當權、宗教警察、宗教法 庭、伊斯蘭法等)等問題上。其實任何地方的文化都會因「內 在需求」和「外在挑戰」,對外來文化作出回應和調適。

> 第二,基督教傳播的歷史經驗。基督教在世界各地傳播 及生根過程中,都有很多與當地文化交接的例子。有些是正 面的,有些卻是負面的。剛才說早期基督教之希羅化現象便 是明顯的例子。希伯來文化、思想和語言本與希臘和拉丁的 很不同,但隨着基督教重心由耶路撒冷北移至君十坦丁堡並 西遷至羅馬,信眾族臺也由猶太裔轉為希、羅及其他族裔居 多時,這一切便要隨之作出調整;所以別以為基督教本質是 希羅化的。

> 其他如:基督教傳到泰國有「水牛神學」、在韓國有「民 眾神學」、在南美有「解放神學」、在菲律賓有「草根神學」、 在台灣有「鄉土神學」等。而馬來西亞的聖經公會則用「安拉」 (Allah)來翻譯聖經中「神」的一詞,以此為本色化宣教之 策略,但卻引起當地伊斯蘭教徒的爭議和訴訟。

另外也有一些負面例子:天主教傳到海地,當地人將之 與原始宗教混合,產生了「巫毒」(Vodou)現象。傳至菲律 賓,也產生了「嬰孩耶穌」(Baby Jesus)膜拜現象。基督教 10日 上描於方。不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/試閱 華所有,不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印

色化」表現。<sup>4</sup>在中國,除了有洪秀全將基督教政治化成為太平天國,民間信仰的一貫道也將外來宗教與傳統結合起來,除了有儒、釋、道三教,也將基督教及回教納進來,但其實這只是紙糊或拼盤式的結合。無論如何,這些例子説明了基督教傳進不同文化地域,都有被改造和融合的跡象。

第三,外教來華的中國化。外來宗教傳入中國時的本色化例子,莫過於印度佛教來華的中國化過程。他們在中國產生了大乘多宗的派系,而且中國僧侶無論在服飾、禮俗、生活及理念等方面,都異於印度的原始佛教。犍陀羅佛像也正説明了印、巴地區本具希臘和波斯畫風的塑像,如何經絲路傳至中國過程中改變了膚色、臉容和手印等表徵,以適應中國文化的土壤(去年在蘭州的甘肅博物館便有犍陀羅佛像的展覽)。絲路上的宗教畫像傳入中國時,其形態也受着中國不同時期藝術風格的影響而漸變,這也可看作外來宗教藝術中國化之例證。5

甚至來自中東沙漠,強調一神的猶太教和回教,當進到中國後也有中國化的現象。宋代開封的猶太人被同化至體徵都消失了;而回民和其他少數外來民族(李白、鄭和及元朝一些著名文人都是外族人),他們不單樣貌與漢人相近,連信仰和生活也某程度被同化。而且,他們投入漢人的世界,參

<sup>4</sup> 在以色列拿撒勒的天使報喜堂,牆上掛着各地繪畫的本色化聖母馬利亞圖像,正 是最佳的説明。

<sup>5</sup> 在敦煌除了看莫高窟,夜間也可觀賞《又見敦煌》一劇,劇中竟為出賣經卷的王 圓錄道士平反,讓他贖罪、懺悔,並獲得寬恕,這正展現了宗教理念的普及和深 入民心。

得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/試閱:版權 與科舉出仕,用漢文著述和創作,成為當時的翹楚與專才(其 他如摩尼教、拜火教或明教等,都在中國歷史中被湮沒)。

**第四,中國基督教本身需要本色化。**外國宗教傳至中國, 首先要克服的是語言的障礙。無論佛教、回教、基督教等外 來宗教,來到中國傳教的第一要務便是譯經和釋經。譯經和 釋經都是語詞和概念上的轉述。當要找相應的名詞來表達中 國本土未有的基督教概念時,便要借用其他本土類似的宗哲 理念。佛教初傳時,也有「格義」的現象,所以並非唐代景 教(古代敘利亞經波斯傳來的涅斯多留派基督教)才有。

講經是釋經的一種通俗且普及之傳播教義方式。佛教有 變文和俗講(例如講述佛陀事蹟的「本生譚」等),且用很多 故事來作說教的例證。而且他們善用優良的中國文化傳統, 例如藉推動背誦童蒙書籍《弟子規》,以吸引親子來參加活動; 又將教義編成《佛教三字經》,以收廣傳之效。基督教作為外 來宗教亦須如此。講道的生動活潑,因時説法(像耶穌一樣), 有時比現時純粹原文解經更能發人深省,因為中國人的說理 過程喜歡用類比、例證和體驗等來作敘事及説明。

其次要克服的,便是因接受新信仰後,信徒在生活實踐 方面有時會顯得特立獨行,與社會上一般人的風俗習慣格格 不入。信徒進教後,無論在人生觀、價值觀、倫理觀和世界 觀等方面都會改變,這對社會現狀一定帶來某程度的衝擊, 推所有,不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印

用上的改變並與社會之矛盾,如何在次要問題上妥協,或藉 重新詮釋教義,以釐清誤會,這是十分重要的。但在重要的 教義方面,則要對本土提出的挑戰作出適當辯解和澄清,依 中國人的思維,多用類比方式來作説明。

#### 3. 異議者之憂慮、動機及背景

第一,害怕「中國化」實質是政教的結合。台灣、香港 及海外一些不認同新中國的基督教人士,他們的言論都一致 認為這是統戰伎倆或兩會的自動獻身。但其實不少台灣浸信 會背景的教牧是「藍營」的,長老會的信眾則多屬「綠營」。 他們同樣有他們的政治背景和政治取向,只是自己不自覺而 已。6

舉所謂「政教分離樣板」的美國為例:南部浸信會不少教牧和信眾是共和黨黨員,而北部的教會則較多是支持民主黨的。他們都會在教堂台上將美國國旗和基督旌旗並掛。每逢遇上球賽,教會更會連崇拜也更改時間來遷就;信徒在球場上觀看球賽時,很自然地會站立唱國歌。政黨進行造勢、競選、辯論和投票時,有政黨背景的信徒都會參與活動來支持己方政黨。在崇拜公禱,牧師會為被遣派前往越南、伊拉克等地參戰的信徒祈禱。但這些政治舉動,美國信徒卻視之為理所當然。

<sup>6</sup> 可參網上台灣牧者郭寶勝之回應:〈基督教中國化運動與本色化運動是一回事嗎?〉(http://www.taiwanus.net/news);另參楊鳳崗:〈基督教「中國化」並非本土化而是政治化〉,《今日基督教》(2024年2月5日)。

中 西 結 合 —— 林子豐(1892-1971) 的辦學及其理念

試閱:版權所有,不得翻印/試閱:版權別行,不得翻印/

李金強教授

出身潮汕美北浸信會的林子豐,於 1916 年南下香港南北 行從商,出任廣源盛行英文書記,以其從廈門同文書院習得 英語、商科及科學教育的專業知識,遂於香港商場嶄露頭角。 來港後參加香港浸信會,熱心教會事工,出錢出力,遂成潮、 港兩地著名基督徒商人。日後且出任浸聯會主席,尤重教會 辦學,除促成培正及培道兩中學在港創校、復校外,進而創 辦浸會大學前身之浸會學院,對本港教育貢獻良多。論者調 林氏與馬相伯(1840-1939)創立復旦於上海,張伯苓(18761951) 創辦南開於天津,同為近代中國教育史上三大著名基督教教育家。<sup>1</sup>

林氏辦學,強調中西結合,認為傳統中國德育精神,最 為可貴,宜與基督教真理相結合,進而發揚。由此呈現其辦 學具有基督教教育中國化的特質。本文即就此探究林氏的辦 學及其理念。

#### 一、生平

林子豐,原籍廣東揭陽縣金坑鄉。父為潮汕美北浸信會 林紹勳牧師(1871-1970)。其父信教,頗為傳奇,早年曾參加 科舉,原為鄉中塾師。由於本鄉與相鄰鯉魚潭村械鬥,後者 村民信奉天主教,借外力而得勢。時美北浸信會傳教士至金 坑鄉傳教,林牧遂被推舉至汕頭,加入美北浸信會,藉此對 抗,由是受浸入教。繼而被送至汕頭礜石之耶士摩神道學校, 接受神學教育,從此獻身教會,以宣教為職志。其後回鄉建 堂,為潮汕美北浸信會華人教牧。²故林子豐即出生於基督教 家庭,自幼已熟讀《聖經》,至14歲受浸信主入教,期間先 後於美北浸信會所辦之揭陽真理中學(原為小學)、汕頭礐石

<sup>1</sup> 見章羣(1925-2000)悼文,黃嫣梨編著:《香港浸會大學校史》(香港:浸會大學,1996),頁111。

<sup>2</sup> 林紹勳因械鬥信教,並參 Mary C. Alexander, "The Remarkable Family of Chi-Fung Lam," *Home Life: A Christian Family Magazine*, vol. 9, no. 11 (1955), p. 31;又據李榭熙的研究,指出 19 世紀下半葉潮汕地區鄉民集體信教與械鬥,具有密切關係,當地鄉村信教乃以此維護本鄉本族利益,並以潮陽縣古溪村為個案説明之,參 Lee Tse Hei Joseph, *The Bible and the Gun: Christianity in South China*, 1860-1900 (New York: Routledge, 2013), pp. 119-136。

中學,接受教會教育。1911年至北京協和醫科大學習醫,惜因於手術課觀察盲腸手術,見血昏倒,只得退學,<sup>3</sup>南下至廈門,就讀駐廈美國領事巴詹聲(A. Burlingame Johnson)與當地商人開辦的同文書院。該校為一採用美國學制之預科學校,研習中英文、商業及數理學科。<sup>4</sup>

林氏於 1916 年畢業後為同鄉李坤盛所聘,南下香港「南北行」(文咸西街)廣源盛行任英文書記,從而成為南北行潮幫商人,51920 年回鄉娶妻陳植亭(1901-1992),出身礐石名門,又為教會高材生,此後夫唱婦隨,生子女九人,夫婦「互敬互愛」,以「基督之愛」教育子女,並同心事奉教會。6初於堅道香港浸信會聚會,擔任該會傳道部、財政部、慈善部等要職。1931 年成為中華基督教青年會董事,至 1933 年起出任會長,連任 20 屆(1933-1934,1939-1956)。至 1936 年遷居九龍城嘉林邊道新建住宅區,遂協助發展九龍城浸信會基址,促成九龍城浸信會的立會(1939)及建堂。至 1938 年,又創設浸信會潮語堂於蒲崗山,成為今日九龍城潮語浸信會。同年香港浸信會聯會成立,林氏被委任為首屆執行委員,兼

<sup>3</sup> 林氏學歷,見〈林子豐博士傳略〉,徐松石編:《華人浸信會史錄》,第5輯(先賢傳略)(香港浸信會出版部,1972),頁201;〈1965 年駐港美國領事館申請旅遊簽證(visit visa)表格〉,藏《林子豐校長檔案》(香港浸會大學圖書館特藏部),box 1-1;長子林思顯謂其父習醫因見血昏倒以至退學,R. H. Roy,  $David\ Lam: A\ Biography\ (Vancouver: Douglas & McIntyre, 1996), pp. 6-7。$ 

<sup>4</sup> 施智源:〈略論近代廈門新式教育的發展——以 1904 年美國聖路易斯世界博覽會上的廈門同文書為例〉,《鼓浪嶼研究》,11 期 ( 2020 ),頁 1-15。

<sup>5</sup> 林子豐:〈半世紀前的南北行〉,李景新主編:《林子豐博士言論集》(香港培正中學,1965),頁 320-322;〈香港電台訪問記〉,《林子豐校長檔案》,香港浸會大學圖書館特藏部,box 2-8。

<sup>6</sup> R. H. Roy, David Lam, pp. 7-8; 林子豐:〈我的見證〉,《林子豐博士言論集》,頁7。

慈善委辦,1941年繼劉粵聲牧師(1893-1960)、王國璇(1888-1974)出任聯會第三任主席,至戰後 1946年再任至 1971年去世而止。任內對浸信會的傳道、辦學及醫療事業,建樹良多,尤以辦學最為突出。7

與此同時,林氏於商界之發展,初於廣源盛行任職,辦理出入口船務,以勤慎幹練,得以擢升司理。隨着其於商界及教會的人脈漸廣,<sup>8</sup>時粤港浸信會的商人信徒,組設嘉華銀行、新亞酒店,均邀林氏加入,隨着 1929 年世界經濟不景,波及香港,廣源盛行經營失利而結業。林氏遂與潮商同鄉創立聚益輪船公司,經營船運。更創設四維公司,自立門戶,從事煤炭貿易、米業及船務。其中煤炭貿易代理越南法國鴻基煤炭公司(Charbonnage Du Tonkin)的無煙煤,分銷至粵、港、澳、上海、汕頭等埠,獲利尤豐。隨着林氏營商業務的範疇日廣,得以累積貲財。1941 年日本發動太平洋戰爭,香港淪陷(1941-1945),林氏被迫逃難澳門,然因煤炭貿易的需求,低價購入越南法國鴻基之煤炭 9,000 噸而大獲其利。及至戰後返港,一方面注資嘉華銀行,而成為其家族企業。另一方面投資輕工業,與鄭植之、翼之兄弟合組香港捷和製造有

<sup>7</sup> 李金強:《自立與關懷——香港浸信教會百年史1901-2001》(香港:商務印書館,2002),頁103-105;林子豐:《發刊詞》;譚希天:〈二十年來的香港浸信聯會簡述〉,《香港浸信會聯會二十周年紀念特刊1938-1958》(香港浸信會聯會,1958),頁1,10;林氏任青年會會長,見趙曉陽主編:《香港中華基督教青年會會史1901-2012》(香港:中華基督教青年會,2013),頁148。

<sup>8</sup> 賴連三:〈潮人聞名之采集:林子豐君〉,《香港紀略》(1931)(廣州:暨南大學出版社,1997,重刊),頁 89-90,記林氏為香港青年會董事,「提倡外務,中外俱知」,並任旅港潮州八邑商會副會長,謂其回鄉建設水利交通及辦學,且服務教會。並參〈林子豐博士行狀〉,《林子豐校長檔案》,box 2-10。

權所有,不得翻印/試閱:版權所有 限公司,從事拆船,生產鋼材、電筒和鐘錶等業務。其後退出, 白資經營捷和雷筒廠,由是成為香港著名富商。9

> 林子豐於營商及參與教會事工之際,初於1928年忽染重 病,延醫治療,更蒙「牧師替我禱告」而病癒,由是感恩, 决定全心奉獻教會。香港淪陷時期,又於澳門煤炭貿易而大 獲其利。故林氏於見證中,表明神「從前醫好我的病,現 在又賜給我一筆錢財」,故奉獻教會及辦教育之志益堅。至 1955 年在家庭感恩會中,再作見證,謂年事雖見已高,但「商 業上的責任可以擺脫,而宗教和宗教教育的事工,我絕對不 會一天的離開」。10 而對教會事業之獻身,自訂為傳道、醫療、 教育三項。並因任職浸聯會主席,嫡於 1949 年後美南差會傳 教十由於韓戰(1950-1953)不容於新中國, 遂南下香港, 創設 港澳西差會,以香港為傳教「新工場」。林氏遂與西差會實行 「中西合作」,共同推動香港浸信會的發展,分別於傳道、教 育、醫療方面「投資」發展,成績斐然,促使1950至60年代 間香港的浸信會,出現宗教復興的現象。11 其中尤以教育的興 辦最為突出,此浸信會素重辦學的教會傳統,認為基督教教 育的推廣,有助造福社會。12 而林氏於辦學一項,出錢出力,

林子豐:〈向世界浸聯大會作見證〉(1964),《林子豐校長檔案》,box 1-2;甘穎軒: 〈從商人到教育家——林子豐(1892-1971)的生平及其事業〉,李金強、劉義章 主編:《聲教廣披——基督教與華南方言族羣》(香港:建道神學院,2016), 頁 170-175。

<sup>10</sup> 林子豐:〈向世界浸聯大會作見證〉,同上;〈我的見證〉,《林子豐博士言論 集》,頁 6-7;又林氏常在其嘉林邊道「植豐園」私邸,舉行家庭感恩會,見《華 僑日報》,1961年7月13日(週四),藏《林子豐校長檔案》,box1-1。

<sup>11</sup> 李金強:《自立與關懷》,頁 105-113。

<sup>12</sup> 林子豐:〈浸聯會當前的任務和認識〉(1957),《香港浸聯會金禧特刊 1938-推所有,不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/試閱:版權所有

貢獻最多,從而促使培正、培道兩中學的創校、復校及浸會 大學前身浸會學院的創辦。

#### 二、辦學

1969 年林子豐接受香港電台訪問時,説明其先後出任香 港浸聯會主席(共28屆),及香港青年會會長(共20屆), 而其社團工作皆與此兩會相關,然日常大部分時間主要服務 於基督教教育。進而説明其本人為「一介商人,對教育本是 門外漢」,但由於多年來從商,和歐美人士多所接觸,了解文 化進步國家皆與振興教育相關,而「我國教育較之歐美先進 國家瞠乎其後,身為國民,自應奮起羣策羣力,共同促進」。 繼而説明 1944 年香港淪陷避居澳門,時浸信會之培正及培道 兩中學,因戰時校長短留國內,林氏為該兩校校董會推舉, 擔任義務校長,設法提供糧食,資源,使兩校得以繼續。辦 學竟然成功,且校務日有進展。林氏並説「經過這一次的嘗 試,益加強服務教育的信心」。自 1950 年代起,由於其兒 子皆成長,「繼我經營商務……使我得擺脫一切專心服務教 育」, 故由 1950 至 1965 年擔任培正中學義務校長, 至 1956 年 香港浸信會聯會創辦浸會學院,林氏亦被推舉為義務校長。 至 1965 年辭去培正校長後,專職服務浸會學院。13 此外培道

<sup>11</sup>日 此描於去。不得翻印/試閱:版權所有,不得翻印/試閱 司之主心,兄Mナ豐:〈為清貧學生募打 詞〉,《林子豐博士言論集》,頁 112-113。 得翻印/試閱:版權所有