
自序

筆者自2014年起，在信義宗神學院任教新約釋經科目「新約與社會

生活」（Social World in the New Testament）。在此之前，同學在認識新約背

景的時候，只會閱讀一些考據訓詁的死板資料，與他們的讀經和講道拉

不上關係。這個情況令筆者感到不安，亦是開始教授此科的原委。

舉例來說，在第二聖殿時期，猶太人曾有一百年復國獨立，隨後被

羅馬帝國打敗，到新約時期，羅馬帝國用以猶制猶的方式管治巴勒斯坦

猶太人……這些資料能說明歷史興替，但若要用來解釋對觀福音中，耶

穌在聖殿行動的故事時，卻似乎看不到兩者有甚麼關聯。這些資料讓我

們看到耶穌與部分猶太領袖的對立，卻看不到聖殿對大部分猶太平民的

重要意義，原來他們以聖殿為祠堂，視之為保存猶太民族身分獨特性的

神聖象徵。因此對他們來說，耶穌在聖殿的行動就像耶路撒冷的大地震

一樣，必定為廣大猶太百姓帶來幾近摧毀的震撼，影響所及，絕不止於

宗教領袖。

聖經歷史的背景簡介固然重要，但若沒有相應的理論結合，不同的

資料仍然只是孤島，未能連結和勾畫出活生生的社羣面貌。相反，若我

們知曉原會眾的世界觀、價值觀和社會風俗，便會較容易掌握聖經故事

的重點。我們常常會在聖誕節時讀到路加福音二章1-20節，留意到牧羊

人和馬棚這些卑微貧窮的角色與地方；新約背景研究的關注大都類似，

或只比較此事跟馬太福音幾位博學之士來朝的記載有何分別（其實兩事

至少相隔一年）。筆者認為，更值得留意的釋經問題是︰路加向提阿非

羅這位外邦「大人」闡述這個猶太故事，有何重要意義？當提阿非羅聽

到二章故事開首，提到凱撒奧古斯都的名字，又聽見情節中間，天使報



好信息說：「大喜的信息，是關乎萬民的」，隨後又有一大隊天兵（或

天上的軍團），這些描述會使提阿非羅這位在羅馬社會稍有地位的外邦

基督徒，想起甚麼重要時刻？奧古斯都於羅馬人的意義，跟聖殿於猶太

人的意義相似。兩者都是神聖光輝的獨特圖騰，人們都會以此誇口。若

我們了解到這些原會眾的價值觀，聖經的敘事和信息就會顯得更加立體

和生動，我們也會更加明白作者以甚麼手法，例如平行類比、轉化映襯

等，突顯耶穌作為君王和聖殿主人的榮耀。

故此，我們釋經的時候，不單要考慮聖經寫成時的歷史時空，也要

留意在這時空下的受眾如何生活。同一詞彙，如天上（多數是眾數）、

王國、恩惠、團契或夥伴等，在他們生活處境的意義，跟我們今天的理

解有何分別。我們必須留意他們的生活，才會明白作者論述的故事或書

信，想傳達甚麼重點信息。

現代聖經研究在歐美社會發展經年，西方文化對釋經的影響深遠。

西方人深受猶太人大屠殺的原罪陰影，或後殖民時期殖民地人民爭取獨

立的血淚史所影響，以致他們的神學論辯，往往呼應這些歷史創傷。或

是在權貴欺凌和帝國侵略歷史，經過慘痛經驗後作出檢討，着重鋤強扶

弱的反思。

這樣的釋經關懷無可厚非，但學者受到這些主旋律吸引，以致新

約社會背景的研究，往往變成推進議程的工具；先有解釋或主張，再為

此推論背景，研究成果未必有很確切的證據，更欠缺作者與原會眾都看

重的社會生態。例如在迦拿婚宴上，耶穌稱母親為女人，學者便以為那

是展示耶穌神性超然的地位；保羅和彼得教導要順服掌權者，就以為那

是要求信徒絕對服從，或為求生存而妥協，忽視社會階層彼此相顧的

x



自序　xi

向度；經文說女人要蒙頭，就以為保羅是「大男人主義」，或以為在公

眾場合不蒙頭的女人就是「不正經」的……這些「以為」往往都沒有證

據，並帶來很多犯駁 — 其實保羅在整卷哥林多前書中，責備最多的是

弟兄而不是姊妹；耶穌和母親馬利亞都不是該婚宴的主人；而猶太人對

婚宴的看法，也與現代人有所出入。

若我們要聖經服膺既定議程，看不到聖經對我們的挑戰，要我們心

意更新而轉化，那就很難體會到為何新約書卷的教導，可以成為原會眾

和初期教會面對同族社羣逼迫時的核心和錨，又成為他們至死忠心的動

力。其中一個原因，很可能是他們不是看聖經為信仰的配菜，或實現理

想的口號，而是視之為信仰生活的主菜，是確立信徒羣體身分的基礎。

開始教授這個科目之後，神學生有不同反應。他們起初對地中海文

化感到好奇，難免提問一些「八卦」，或與經文沒有直接關係的生活問

題，像一些初接觸另一文化的遊客。不過，這科目結合考古、歷史和文

化研究，旨在解讀新約聖經與受眾日常文化生活的活動，於是當神學生

開始掌握之後，漸漸就提出恰當的釋經問題。

例如馬太、馬可福音經常以農夫或平民生活為比喻，為何路加福

音獨家記載的比喻，都是關乎財主 — 浪子提出要分家業，其父親就

是地主；好撒瑪利亞人比喻中，願意付出財力的好鄰舍；財主與拉撒路

比喻中，亦有財主出現。他們會問，路加福音教導富人幫助鄰舍，跟貧

窮人要求富人分享財富，兩者有何不同？新約時代有沒有今天的中產階

級？聖經教訓人要扶助貧窮人，跟今天的社會福利制度有何不同？若原

會眾身處邪術風行的城市，讀到歌羅西書或以弗所書關於屬靈爭戰的教

訓時，會聽到福音帶來榮耀的盼望嗎？對他們來說，那是甚麼意思？為



甚麼「耶穌勝過死亡」的教導和不用再守「不可摸」的規條，會是好消

息？在家中設壇拜祭神明的信徒，聽見哥林多前書十章28節的命令，又

會怎樣理解其意義？

學生提出這些問題，表示他們開始感受到聖經貼近生活的一面。縱

然原會眾的生活細節跟今天城市人的生活不同，但從中卻能看到我們與

原會眾之間共通的人性問題。

當然，跟其他釋經進路一樣，原會眾釋經也有其限制。2025年年

初，筆者以此書初稿，帶學生從地中海文化解釋經文。他們固然大開眼

界，但也有學生提出︰哥林多前後書的受眾都是哥林多人，為何解讀兩

卷書時，所參照的文化價值觀大有不同？同樣情況也發生在解讀歌羅西

書與腓利門書之時，兩封書信都是寫給歌羅西教會，為甚麼後者主要用

奴隸的社會地位解讀，前者卻用巫術文化解讀？

我為他們提出這些問題感到欣慰，因為這些問題關乎文本世界與文

本處境的對應關係，不是所有受眾的文化都適合解讀某段經文。我們釋

經的時候，要留意主角仍是文本的主題和論辯方式，由此決定哪些文化

與文本談論的主題相關，哪些則要避免讀入，以免造成過分解讀。

學生有這些提問，亦反映一個事實，就是聖經不是任由「我」去解

讀，甚至利用經文借題發揮，成為釋經者的二次創作。不同「大師」可

以有不同解釋，但原會眾生活處境就是參照點，可以成為我們衡量不同

釋經結果的準繩。當我們設身處地，站在原會眾的處境去讀經，就能深

深體會，為何新約經卷會成為初期信徒羣體的寶貝，令他們願意變賣所

有，放下心愛的家人或偶像，甚至復國大業或個人理想，去換取這如珠

如寶的重價福音（太十三44-46）。

xii



自序　xiii

感謝多年來曾修讀此科的信義宗神學院同學，他們的回饋和討論，

為我帶來不少新的探索方向，並發現更多接觸點，看見聖經如何對應現

時香港信徒的生活處境。多謝三位前輩友好為本書撰寫序言。張略教授

治學的嚴謹態度，令我不敢不細心求證，確保立論有根有據。曹偉彤教

授幽默、批判和具開創性的多角度提問，令我更願意放膽假設作思想實

驗。我跟梁美心博士識於微時，見她終身學習、滿腹經綸、著作甚豐、

殷勤好學，常鞭策我不能囿於現狀，要不斷歸零學習，跟不同學者交

流，學習新的釋經進路；也要著書立說，傳承所學。

此外，感謝三位牧長為本書撰寫推薦，孫國鈞牧師是我太太的屬靈

牧者，我有幸可同聽一席話，得着屬靈指導，「內功得福有底氣」。羅

祖澄牧師的講道則是我的楷模，在他身上領悟到何謂追求在基督裏的榮

譽，「外功得力去傳福」。感謝曾浩賢院長一直支持，讓我得到學術研究

的肯定，又有空間在教學以外繼續寫作與進深研究。他是熱心社關服侍

的啟發型領導，看見他，我想起初期教會的以巴弗、該猶與低米丟。



目錄目錄

張序　iii

梁序　v

曹序　vii

自序　ix

第一章　文本意義在哪裏？原會眾釋經的好處　1

第二章　求榮去辱 — 地中海文化的核心價值　13

第三章　以榮辱觀解讀新約　23

第四章　恩惠流轉 — 恩主與受恩者的互動　37

第五章　以恩主與受恩者關係解讀新約　47

第六章　亂象叢生 — 性、婚姻與家庭觀念　61

第七章　從原讀者的婚姻觀念解讀新約　75

第八章　甘心奉獻 — 地中海城市社會的經濟生活　89

第九章　新約對奴隸、財富和工作的顛覆與借用　103



第十章　滿天神佛 — 宗教生活與邪術　113

第十一章　新約對原讀者宗教生活的轉化　125

第十二章　重尋優次 — 政權意識與帝皇崇拜　143

第十三章　新約對羅馬帝國的借用和轉化　167

第十四章　從差異到相通：我們與原會眾的距離　177

　　附錄　天災人禍與基督社羣身分的塑造： 

　　析讀馬可福音十一及十三章的敘事　183





第一章　 

文本意義在哪裏？ 
原會眾釋經的好處

筆者在讀神學期間查考聖經的經驗，讓我明白文化怎樣影響我們

理解聖經。我上聖經課時，班上有不少來自世界各地的學生，有韓國

人、中國人、日本人、印度人、美國原住民……有一次，老師帶領我們

研讀路加福音十五章浪子的比喻，討論比喻中不同角色與當時聽眾羣體

的關係，並路加為何將這獨家故事加插在這個位置，與上下文，特別是

十六章不義管家比喻的關係……大家正熱哄哄地爭論，究竟誰是比喻故

事中的主角，這個比喻應該稱為浪子比喻、兩個浪子比喻，還是慈父的

比喻？正討論得興高采烈的時候，一位來自印度的同學提出一個問題︰

「為甚麼故事中的父親那麼殘忍？」我們頓時安靜下來，感到摸不着頭

腦；因為大家見解雖有不同，但都一致認定這位父親的包容慈愛，最多

只是懷疑他是否太縱容那位逆子……但這位同學卻認為那父親很殘忍！

沉寂一會之後，老師問出我們心中的問題︰「為何你認為那位父親很殘

忍？」印度同學說︰「兒子回來，失而復得，固然值得慶祝，但為何父

親要殺牛那麼殘忍（十五23, 30）？牛不單是神聖的動物，也是我們家人

親愛的朋友啊！」我們立時明白過來，原來他看重故事中的牛，將印度

文化中認為牛是神聖的價值觀，讀進聖經的比喻！1

1	 其實印度的文化很多元，不同文化、宗教和種族的印度人聚居一處，彼此往往只是一街之

隔，這真實故事不是用來標籤所有印度人。



我當時笑了，只認為他問了一個有問題的問題；但老師卻把握這機

會，跟我們解釋猶太人的文化，讚賞那同學留意到故事中的動物。作者

的確有透過動物表達信息，只是那動物是豬（十五15-16），猶太人認定

豬是不潔淨的，反映小兒子已被放逐到沒有同胞聚居的外邦異鄉；也表

示他身為猶太人，要服侍不潔淨的豬羣，十分羞愧與丟臉。至於牛與小

山羊（十五29-30），則是猶太人經常用來獻祭給耶和華和用作過節慶祝

的食物，牛是比小山羊更矜貴的食材，反映父親給予小兒子尊榮，以隆

重的盛宴慶祝小兒子歸家。

1.1 原會眾釋經好處一︰減少先入為主

在今天後現代主導的文化，我們愈來愈強調現代讀者的解讀，但

即使如此，我們都不大認同，路加福音十五章11-32節的重點信息，是

父親殘忍與否。筆者牧會期間，曾帶領小組查經，回想反省這件事，愈

來愈感到那位印度同學的錯誤並不那麼可笑，因為這誤讀其實也普遍存

在於我們的讀經生活中。我們也會常以約定俗成的文化價值為準則，提

出一些問題，質疑聖經「不合理」的地方。例如，一、聖經是否教人不

孝？耶穌竟然稱自己的母親為「婦人」（約二章），那是對長輩不禮貌

的稱呼。祂是否很不孝，違反十誡中「孝敬父母」的誡命？二、聖經是

否合理化財富不平等？經濟領域上有馬太效應的現象，馬太福音二十五

章14-30節明言要求讀者投資增值 — 多的愈多，少的愈少，所以財富

不平等是自然的事。三、聖經是否合理化男性沙文主義？聖經常叫妻子

順服丈夫，又說丈夫是妻子的頭，簡直是男性沙文主義，壓抑女性自

主權。

2



第一章　文本意義在哪裏？原會眾釋經的好處　3

誠然，當我們以認真誠實的態度細讀聖經，又想學以致用，就自然

會提出類似的問題。不過筆者關注的是，無論我們認為以上問題的答案

為何，都似乎錯過了經文本身的重點︰我們須要先將自己文化中約定俗

成的價值判斷放下，才能聽到二千多年前作者想表達的信息。

這裏筆者想指出，了解聖經作者與原讀者的文化，對我們釋經是相

當重要的。「文化」這詞，看來人人都懂，但要深入定義，就會感到這

簡單詞彙的意義甚為複雜。筆者認為德席爾瓦（David A. deSilva）的解釋

最深入淺出︰

「文化」包括其成員所共有的價值觀、聯繫事物的方式和

看待世界的方式，為同文化內成員的交流提供了框架。新

約的讀者共享某些價值觀，例如榮譽；形成和維持社羣關

係的準則，例如恩主和親屬關係；以及世界分野的準則，

這些準則經常以潔淨條例的形式表達。如果我們要正確聆

聽經文，就必須努力代入經文所在的文化，按此理解經文

所涉及的文化意義。（deSilva 2000:18）

這不是說現在讀經者的文化不重要，只是我們需要認清一個歷史事

實︰新約各書卷大約在公元第一世紀寫成，每卷書的作者都針對當時原會

眾的價值觀和生活文化而寫，點明一些非常重要的基督徒羣體核心價值。

另一方面，新約作者也有借用當時的文化，向原會眾說話。讀哥

林多前書時，我們要特別留意當中的文化差異。事實上，即使處身同一

時代，同樣都是華人，但加拿大華人、美國華人、馬來西亞和新加坡華

人，跟中國內地、香港華人的理解重點都有不同。嚴格來說，保羅寫此



書信時，並不是向二十一世紀的現代或後現代人說話。若不留意這個

二千年的文化距離，我們就很容易只看到聖經的奇異，或誤解作者的重

點，錯過了聖經對歷世歷代信徒的信息。

新約作者與原會眾，分享着同一或類似的地中海文化，獻祭酬神等宗

教禮儀滲透每天平常的社交生活，在屋內亦設有神壇。他們也分享地平而

四方的世界觀，會以通用希臘文彼此書信溝通，並追求榮譽多於個人利益

得失……這些都不一定是我們現在的價值觀和文化。故此，要從原會眾的

角度理解聖經，表示研讀聖經是跨越文化的行動，我們需要進入原會眾的

社會、生活和文化處境，才能較貼近聖經正意，聽見聖經的信息。

1.2 原會眾釋經好處二︰正確實踐重點信息

上段的解釋可以總結如下︰

聖經作者聖經原讀者

將今天文化約定俗成的世界觀和價值觀讀入聖經，除了「捉錯用

神」，誤讀聖經難解之處；也容易帶來另一問題，就是將聖經囿於當時文

化，並且將自己視為判官，判斷哪些經訓適用，哪些已經過時。所以，我

們即使知道聖經信息的實踐指引，卻仍然會利用當時的文化，將聖經重點

解釋掉（ explain away），以今天社會的價值觀，判斷哪些經訓不合時宜。

今天的教會亦因此難以挑戰信徒順服聖經，經歷生命的轉化。舉例

來說，若我們看到以弗所書五章22節要求妻子順服，以為保羅可能受當

時父權文化影響，作出這樣近乎男性沙文主義的訓誨，就很容易得出一

個結論︰以弗所書五章22-33節已經過時，不適合現代或後現代社會應

用了。

4



第一章　文本意義在哪裏？原會眾釋經的好處　5

這種詮釋前設，往往將我們現今的社會文化理念神聖化，只要聖經

所講的不夠政治正確，例如不夠愛國、不夠擁抱LGBTQ平權運動、不夠

宗教多元共融，我們就會將那段經文束之高閣，視之為遠古陳腔。

我們認同聖經都是上帝所默示的作品，這樣，難道聖經就只會支持我

們社會上政治正確的論述？只會確認文化約定俗成、合乎潮流的看法？聖

經既然是來自上帝的經訓，於教訓、督責、使人歸正，教導人學義方面造

就我們，我們就要問︰聖經教訓怎樣抗衡或轉化我們約定俗成的價值觀？

回顧初期教會歷史，教會羣體視信仰與經訓為轉化文化的聖言。歷

史學者施密特（Alvin Schmidt）點出一個重要的歷史事實︰

早期的基督徒……並沒有隨從羅馬異教的風俗，他們公然

反抗羅馬人一切的道德習俗……

早期基督徒，像他們的猶太祖先一樣，也把人視為上帝創

造的傑作……他們不惜代價地尊重生命、保護生命，無論

這生命的形態與質量如何。他們通過如此行，反抗貶損生

命的許多惡俗陋習。（施密特2004:33）

一方面，初代教會好像反社會教派，拒絕隨從約定俗成的城市風

俗，特別是毫無道德底線的性事娛樂。然而另一方面，他們不像當時

的犬儒哲學家，只顧著書批評淫亂人士不自制，倒是以集體行動，活出

截然不同的生活方式，拒絕淫亂，甚至懲處犯淫亂的教內弟兄。積極而

言，他們展現基督福音對生命的尊重，即使有人犯罪，他們都會像耶穌

一樣，尊重接待他們當中的妓女。他們又會以愛鄰舍的態度，回應當時

城市中約定俗成那成王敗寇的榮辱觀，沒有跟從城市人的人觀，將失敗



者、沒有貢獻的人（如老病傷殘、寡婦、棄嬰和棄老等）視為糞土，

反而會尊重和照顧他們，認定他們都是按上帝形象所造的人。這種奇怪

但持續的基督社羣見證，並不是無中生有或只靠個別使徒的道德感召而

來；他們的羣體見證，來自他們對聖典的理解，承傳自耶穌基督和使徒

言行一致的教訓。他們閱讀聖經的時候，不單讀到他世的盼望，更聽見

不少抗衡當世文化的「貼地」信息。

教會若要不屬世，就要在讀經時將我們的意識形態，放在上帝聖言

的啟示下檢視，細察哪些意識形態是基督徒可以跟從；哪些需要我們警

覺，在意志與情感上堅定說不；哪些是無可無不可的事，應容納不同基

督羣體有相對不同的領受。

也許你會問，這跟了解原會眾社會文化有何關係？筆者認為，我們

若能代入原會眾的社會文化生活，便會聽到聖經載有不少語帶冒犯、違

反當時社會文化常理的信息。我們更會從中看到，來自特定文化處境的

聖經信息，竟然可平行切合歷世歷代不同地方文化的基督社羣。

現今基督教是全球最多人歸信的宗教之一，不過第一世紀基督羣體

卻截然不同，他們是一個在猶太教冒起的新興教派，是城市社會中處於

弱勢的文化小眾。面對與世同流的危機，他們期望建立道統，讓基督福

音的見證可流傳下去，抵抗社會同化，這正是新約重複強調的十字架道

理和窄路。這個心意更新而變化的十字架信息，仍非常適用於今天教會

的門徒訓練。

既然轉化是聖經作者一大目的，我們就需要先認識原會眾的社會狀

況、習慣、價值觀、世界觀等約定俗成的「信主前生活」，才能洞悉新

約聖經的信息，並作者期望為讀者帶來的震撼。換言之，我們不單要了

6



第一章　文本意義在哪裏？原會眾釋經的好處　7

解聖經說甚麼，更要找出聖經這樣說對原會眾有何重要意義，又有何心

意更新和轉化的含義。

我們生於二千年後的讀者，如能設身處地，代入原會眾的處境聆聽

聖經，便能更全面掌握聖經信息如何挑戰和要求我們改變；而不會利用

聖經，去支持當下我們期望成就的各樣意識形態。換言之，讓聖經世界

的理想（主禱文中，上帝的旨意在地上自由運行），改變轉化我們的理

想（ ideologies）。

現今的文化與第一世紀的地中海風俗大有不同。例如現今社會崇

尚個人主義，第一世紀則重視羣體歸屬。現今社會重視平等、追求個人

的成功，第一世紀則重視榮辱、恩主與受恩者的關係。現今社會高舉科

技，第一世紀的人則以開放態度看待超自然事件。現今社會重視自我實

現，第一世紀的社會則重視社羣肯定。

換言之，從原讀者的社會文化角度釋經，可以幫助我們避免將現代

讀者的喜好或意識形態，讀入經文之中。積極而言，我們可以體會到一

些看來怪異的教訓（例如哥林多前書十一章2-16節提到女士領會時要蒙

着頭），對原讀者處身文化的意義與重要性，從中找到跨越時代文化，

對今天文化處境都相關的教會應用。

1.3 原會眾釋經與其他釋經進路

在繼續介紹原會眾釋經法前，筆者先提出這個釋經法的限制 —

它不是釋經萬靈丹，也不能單獨使用，而需要配合文本釋經的觀察和分

析一同使用。釋經要有四個向度（文本中心修辭分析、舊約文本互涉、


